
Recensions	 Tamid, 19 (2024), p. 373-418 401

baranes potser a vegades li va fer perdre l’equilibri, però mai no la va allunyar 
dels éssers humans.

La judeïtat oculta d’Arendt, en definitiva, és un llibre ric i rigorós, que esti-
mula els lectors a seguir el recorregut arendtià, a recuperar una vegada més les 
crítiques, les polèmiques i els dubtes que va suscitar, i que encara suscita, i in-
dicar que estem davant d’una pensadora viva, intensa i profundament origi-
nal. Per això, el seu pensar sense baranes està recollit magistralment en aquest 
llibre i ens empeny a continuar pensant.  

Stefania Fantauzzi 
Seminari Filosofia i Gènere - Universitat de Barcelona 

stefantauzzi@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9478-4456

Jeremy Fogel. Jewish Universalisms: Mendelssohn, Cohen, and Humanity’s 
Highest Good. Waltham, Massachusetts: Brandeis University Press, 2023. 
372 p.; 22,86 cm (9 polzades). ISBN 978-16-8458-172-6. 

Jeremy Fogel és poeta i podcaster (director de Think & Drink Different i  
Ha-qirqus ha-metafizi a la Corporació de Radiodifusió Israeliana), però també 
professor de filosofia al Departament de Pensament Jueu de la Universitat de Tel-
Aviv, on fa una dècada que ensenya Hermann Cohen (1842-1918), filòsof jueu 
alemany que es troba entre els fundadors de l’escola neokantiana de Marburg. És 
a ell i a Moses Mendelssohn (1729-1786) —indubtablement els cims de la filoso-
fia judeoalemanya dels segles xviii i xix— a qui va dedicar la seva tesi doctoral, 
de la qual aquest llibre és la traducció anglesa supervisada pel mateix Fogel.

El llibre, com s’adverteix en la introducció («Introduction: Jewish Universa-
lisms») i certifica a la conclusió («Conclusion»), si bé se centra a avaluar el pen-
sament d’aquestes dues figures, té una intenció que va molt més enllà de la 
mera anàlisi en clau axiològica i aspira a estendre-la a l’actualitat. Després 
d’unes primeres línies en què es mencionen explícitament els catalans, sorpre-
nentment per a lector nostrat («Ours is a global age […] Pandemics can’t be 
dealt with only by the Canadians; global warming cannot be solved only by the 
Catalans», p. 1), es fa evident que, tot i que no en sigui l’objectiu principal, al 
llibre es pretén polemitzar el concepte universalisme i la seva oposició dialèctica 
amb el particularisme amb vista a defugir el simplisme essencialista a què abo-
quen aquestes categories («There is […] no real question as to whether our rea-
lity will be universalistic and global. The question, rather, is which values will 



402 Tamid, 19 (2024), p. 373-418	 Recensions

be prioritized in our universalism», p. 247) i el cul-de-sac a què ha acabat du-
ent, si més no al món anglosaxó, la crítica postcolonial a l’universalisme iŀlus-
trat, un concepte que roman massa vague malgrat el tractament dels seus crítics 
(p. 4-6). Jewish Universalisms arriba just en un moment d’eclosió de la revisió de 
la historiografia relativa a la iŀlustració, la idea del progrés històric i la moderni-
tat en general (cf. The Dawn of Everything, de David Graeber i David Wen-
grow, Penguin Books, 2021) i és en aquest moviment on cal incloure les obser-
vacions de Fogel a propòsit d’aquest binomi. Com exposa en la primera secció 
(«An Ancient Modern Problem», p. 17-24) del primer capítol («The Enlight-
ened Universalistic Devaluation of Judaism»), l’aplicació d’aquestes categories, 
respectivament, al cristianisme i al judaisme —que ha ajudat a estructurar la 
identitat occidental— és cristiana i fou assumida pel judaisme si més no d’ençà 
de Spinoza (com exposa a la darrera secció d’aquest capítol, p. 40-46). L’estudi 
del pensament dels dos autors triats, Moses Mendelssohn i Hermann Cohen, a 
causa de la vocació universal de sengles filosofies, ja demostra que aquesta opo-
sició és falsa, i es farà a partir de la jerarquia de valors que presenten sengles sis-
temes, posant èmfasi especial al valor suprem o summum bonum.

El llibre s’estructura en sis capítols, precedits de la introducció a què he fet 
referència i seguits d’una breu conclusió, que funcionen com a valoració (en la 
qual Fogel declara la seva preferència personal per Mendelssohn, la necessitat 
de reivindicar-lo en l’actualitat i la dificultat d’assumir Cohen en l’Israel con-
temporani, p. 245-247), atès que la conclusió científica és presentada al sisè ca-
pítol («Jewish Universalisms», p. 212-244). Aquest conjunt de capítols que en 
conformen pròpiament el contingut precedeix els agraïments («Acknowledg-
ments», p. 249-250), les notes («Notes», p. 251-322), una bibliografia («Bibliog-
raphy», p. 323-246) i un exhaustiu índex de termes de vint-i-cinc pàgines («In-
dex», p. 347-371), que inclou també les notes. La distribució de matèries es pot 
resseguir en la taula del llibre, oferta just al començament, sense número de pà-
gina, la qual té, malauradament, un disseny molt senzill i no inclou les seccions 
dels capítols. Pel que fa a aquest aspecte, s’estableix una distinció tipogràfica en-
tre secció (títol en lletra rodona) i subsecció (en versaletes), però és una mica 
confusa. Val a dir que aquesta és una mancança de l’editor, no pas de l’autor.

Quant a l’estructura de l’obra, els capítols numerats presenten una exposi-
ció totalment simètrica. El primer, «The Enlightened Universalistic Devalua-
tion of Judaism» (p. 17-46), serveix d’introducció històrica dels sistemes filo-
sòfics de Mendelssohn i Cohen. Els dos següents, «Moses Mendelssohn’s 
Felicity» (p. 47-86) i «Universal Felicity» (p. 87-124), se centren en el primer 
dels pensadors: un per a descriure el sistema de pensament i ubicar-lo genea-



Recensions	 Tamid, 19 (2024), p. 373-418 403

lògicament en la història de la filosofia i l’altre per a avaluar-lo críticament 
(per exemple, si el pluralisme que Mendelssohn és coherent amb la seva des-
cripció dels pagans i la seva relació amb el cristianisme, veg. «Mendelssohn’s 
Pluralism», p. 98-110; o la seva consideració del judaisme, veg. «Revaluation 
Jewish Values», p. 110-124). Aquesta metodologia es repetirà amb el pensa-
ment de Cohen, que serà situat i descrit a «Hermann Cohen’s Future» (p. 125-
162) i analitzat a «Messianic Humanity» (p. 163-211) (com en el cas de Men-
delssohn, també s’avaluarà la seva relació amb el judaisme, quina visió en té, 
com es relaciona amb el cristianisme, el concepte de tolerància, etc.). Final-
ment, a «Jewish Universalisms», sengles sistemes són acarats i analitzats a par-
tir de l’anàlisi axiològica, apuntant-ne les divergències i convergències en  
algunes de les qüestions clau que han anat sorgint al llarg de les anàlisis ante-
riors (molt especialment, el summum bonum, p. 212-218, i la natura de sengles 
visions del judaisme, p. 238-244).

Entrant pròpiament en el contingut dels capítols, a «The Enlightened Uni-
versalistic Devaluation of Judaism» es ressegueix, primer de tot, l’origen de 
l’oposició dialèctica ja adduïda («An Ancient Modern Problem», p. 17-24) a 
partir del comentari de les tres citacions que obren el llibre en què tres pensa-
dors alemanys caracteritzen el judaisme com a particularista, d’una manera 
més antisemita com més modernes són: August Friedrich Cranz (1737-1801), 
Immanuel Kant (1724-1804) i la famosa Die Judenfrage de Bruno Bauer 
(1809-1882), baula entre Hegel i Marx. Fogel conclou l’examen exposant que 
aquesta oposició és falsa per la senzilla raó que l’universalisme cristià no pot 
existir com a tal si es fonamenta en l’eliminació de particularismes com és el 
jueu (p. 21). En canvi, tot i que l’universalisme iŀlustrat ha estat acusat de ser 
cristià, aquest sí que tenia autèntica vocació universal malgrat les limitacions 
que podem identificar actualment. Si era el cas, es devia justament als seus 
valors: igualtat, tolerància i raó (p. 26), com Fogel ressegueix històricament  
al llarg de la secció «Modernity and Universalism» (p. 24-40). Tanmateix, 
l’autor apunta que les crítiques al judaisme que es troben entre els pensadors 
iŀlustrats provenen en última instància dels mateixos jueus: és Spinoza  
(«Spinoza’s Devaluation of Judaism», p. 40-46), encara més concretament al 
Tractat teològico-polític, qui devalua el judaisme en considerar que promou 
l’obediència cega a Déu i que, si bé encara podia tenir sentit en un estat teo-
cràtic jueu, en la diàspora fa segles que ha perdut tota la raó de ser (p. 44). 
Aquesta secció a propòsit del pensament de Spinoza és necessària, car hom el 
pot considerar el fundador de l’iŀluminisme jueu (no de la Haskalà) i, per tant, 
va marcar els termes del debat amb els gentils contemporanis i les línies dels 



404 Tamid, 19 (2024), p. 373-418	 Recensions

pensadors jueus iŀlustrats posteriors, com ho prova el fet que tant Mendels-
sohn com Cohen el tractessin a bastament (p. 46).

A «Moses Mendelssohn’s Felicity», Fogel analitza el sistema de pensament 
de Mendelssohn a partir de la seva jerarquia de valors, que s’articula damunt la 
noció que la felicitat és el bé suprem (eudemonisme). La importància de l’anàli-
si axiològica es fa palesa quan s’exposa que és d’aquesta superioritat de la felici-
tat que es dedueix l’existència de Déu i la immortalitat de l’ànima, atès que un 
Déu provident no hauria creat el món i els seus éssers si no poguessin ser feliços 
i per anihilar-los més endavant («The Source of Value», p. 48-54). La felicitat és 
entesa com un camí de la perfecció personal (p. 53). En la secció següent («God, 
Providence, and Immortality», p. 54-71) es ressegueixen més a fons aquests 
apunts i s’exploren les conseqüències ètiques, epistemològiques, morals i políti-
ques d’aquestes idees. Per començar, val a dir que, segons Mendelssohn, les ve-
ritats metafísiques tenen el mateix grau de veracitat que les geomètriques (p. 55) 
i són apreheses per tothom mitjançant el sentit comú, al qual atorga un valor 
superior a la raó especulativa (p. 56-60), que és arraconada a l’hora de cercar 
proves de l’existència de Déu, atès que Déu és conegut millor pels seus efectes 
sensibles (p. 60-65). Respecte de la immortalitat, Mendelssohn reconeix que és 
crucial per a l’existència de la moral, atès que fa de balança a l’existència actual 
(p. 64-71). Finalment, a la secció «Glückseligkeit: The Supreme Value of Felic- 
ity» (p. 71-86), Fogel exposa que les diferències existents entre la teoria política 
de Mendelssohn i les clàssiques de la primera modernitat europea (les de Locke 
i Hobbes) provenen, precisament, de la importància que la felicitat té en el sis-
tema de valors de Mendelssohn. Aquesta supremacia de la felicitat, i no de la 
raó, a més, li serveix de pedra de toc per a revalorar el judaisme.

El capítol següent, «Universal Felicity», és dividit en dues seccions: «Beati-
tude for All» (p. 87-110) i «Revaluating Jewish Values» (p. 110-124), en les 
quals Fogel respon a la pregunta de fins a quin punt la seva concepció de la 
felicitat en tant que valor és realment universal com ell pretén i de quina ma-
nera Mendelssohn revalora el judaisme. Arreu dels seus escrits, Fogel compro-
va que realment defensa la pluralitat religiosa i adverteix contra les acusacions 
de primitivisme a cultures extraeuropees, per bé que considera que l’ateisme, 
l’adoració dels animals i la idolatria són contraris al sentit comú i, per tant, 
censurables. El cristianisme, sobretot el catolicisme, és atacat perquè els seus 
dogmes són contraris al sentit comú (p. 102-104) i la seva doctrina salvífica és 
contrària a la felicitat universal que ell propugna (p. 108-110). Quant al ju- 
daisme, Mendelssohn considera que és vertaderament universal perquè no ex-
clou els gentils de la salvació, per als quals preveu les lleis dels fills de Noè. A 



Recensions	 Tamid, 19 (2024), p. 373-418 405

més, gràcies a la Llei cerimonial de Moisès, allibera els seus practicants de l’es-
peculació teològica i, per tant, dels excessos de la raó. Els jueus han rebut un 
encàrrec concret de Déu, que és el de promoure el bé universal (p. 113). La 
defensa de la particularitat (que no exclusivitat) de la tradició jueva i de cada 
tradició cultural humana el porta a defensar un universalisme que també in-
clogui les circumstàncies particulars de cada individu, a diferència de l’ètica 
kantiana, cosa que el converteix en el primer crític postkantià (p. 114-115). És 
en la seva religió on Mendelssohn troba els valors de tolerància que ell aplica 
al seu sistema filosòfic (cal recordar que el judaisme no és proselitista). Final-
ment, val a dir que és un error interpretar la tasca de Mendelssohn com un in-
tent d’harmonitzar raó i fe (p. 119), com s’ha dit en la bibliografia clàssica.

Els dos capítols vinents se centren en Hermann Cohen. Després d’una 
breu introducció, «Hermann Cohen’s Future» comença amb una exposició de 
l’ètica kantiana («Kant’s conception of the Summum Bonum», p. 126-133) 
per a poder entendre l’oposició de Cohen envers la felicitat en tant que valor 
principal, un rebuig superior al que mostra Kant, tal com s’exposarà a l’apar-
tat següent («Cohen against Happiness», p. 133-148). La raó és que els siste-
mes eudemonístics serien contraris a l’ètica, que és universal, i es basarien en 
l’interès propi. Cohen argumenta que aquest rebuig a la felicitat, en última 
instància, és present en la tradició jueva, en Saadia i Maimònides (p. 141). 
Una altra vegada en contra de Mendelssohn, Cohen rebutja la immortalitat 
de l’ànima, tal com considera que defensava originalment el judaisme, i posa 
èmfasi en un ideal messiànic dirigit vers el futur i en l’acostament a Déu  
(p. 144-145). Ara, per més que vegi en el judaisme un sistema ètic universal, 
contrari a l’eudemonisme, sí que permet el goig. A la secció «Cohen’s Unique 
Source of Value» (p. 148-162), Fogel descriu la defensa de Cohen en favor del 
monoteisme, entès en un sentit més qualitatiu que quantitatiu, car la unicitat 
de Déu té com a conseqüència directa la impossibilitat del panteisme i de la 
unió amb la divinitat. Aquesta separació ontològica precisament asseguraria 
l’existència de l’ètica (p. 154) i la moralitat. Els humans, si es relacionen amb 
Déu, en tot cas, ha d’ésser mitjançant la raó. Com es pot observar, la seva és 
una religió de la raó i és vers aquest objectiu que orienta el seu monoteisme i 
el seu futur messiànic (p. 158). És aquesta visió, transmesa pels profetes a tots 
els pobles, el bé suprem segons Cohen i que donarà lloc a una confederació de 
la humanitat (Staatenbund der Menschheit) (p. 159), que és en realitat la plas-
mació de l’ètica kantiana, universal. 

A «Messianic Humanity», en dues seccions, Fogel examina l’axiologia de 
Cohen tal com ha fet prèviament amb la de Mendelssohn. A «Cohen’s Reli-



406 Tamid, 19 (2024), p. 373-418	 Recensions

gious Axiology» (p. 165-183) es ressegueix la importància que atorga a la reli-
gió, concretament al judaisme, al seu sistema ètic, atès que hi veu una prefi-
guració de l’ètica i la dimensió particular d’aquesta. El judaisme, a més, 
tindria un paper especial perquè l’exili seria el mecanisme de Déu per a ex-
pandir l’ideal messiànic entre les nacions i la universalitat a costa de la nacio-
nalitat perduda. En «Within and Without Messianic Humanity» (p. 183-211) 
s’exposa que Cohen basa el valor universal de la moralitat jueva, en part, en 
l’existència de les lleis dels Fills de Noè. La seva relació amb el cristianisme se-
ria ambivalent, però es revela un nacionalista cultural alemany en considerar 
que el seu país és el gran aliat del judaisme per a desenvolupar l’ideal messià-
nic (p. 200), per a l’aplicació del qual de vegades cal violència i intolerància. 
Quant al judaisme, Cohen en defensa una versió altament idealitzada (ja s’ha 
dit que la seva és la religió de la raó), però que a mesura que es va anar enve-
llint i va anar entrant en contacte amb l’hassidisme i els jueus d’Europa orien-
tal, va anar donant més espai a les seves expressions familiars (p. 210-211).

Finalment, a Jewish Universalisms, tots dos sistemes són comparats. Primer 
els respectius summa bona («Competing Highest Values», p. 212-218), que no 
podien ser més oposats a causa del lloc que atorguen a la felicitat individual, a 
la raó i a la tolerància. A la secció «Universalisms» (p. 218-238) s’entra al de-
tall en aquestes diferències i a contrastar, a través dels valors, com és l’univer-
salisme que proposa cadascuna. El de Mendelssohn és més inclusiu i obert, 
mentre que el de Cohen presenta certs graus d’intolerància i s’expressa amb la 
mateixa retòrica nacionalista que s’estilava a l’Alemanya on va estudiar. Fogel 
apunta que aquestes divergències es poden deure a les característiques de la 
societat on es va criar cadascú (p. 228-229), però després sembla insinuar que 
les diferències de temperament poden ser més decisives, com pretén demos-
trar comparant la manera com tots dos tracten la figura de Spinoza (p. 233-
238). Finalment, a «Revaluated Judaisms» (p. 238- 244), Fogel conclou que 
tots dos pensadors proposen revisions molt diferents de la religió pròpia, ja 
que és redefinida d’acord amb el valor màxim de sengles sistemes filosòfics, 
però que comparteixen una visió optimista de la pròpia tradició (p. 243) i de-
fensen reexaminar-la com a valor positiu.

Clos el  resum de l’obra, val a dir que és sorprenent que, després de l’anàli-
si detinguda i exhaustiva de la vasta obra de tots dos personatges, la conclusió 
apunti que les diferències dels sistemes es puguin reduir en última instància a 
una diferència de temperament dels pensadors en comptes d’incidir en les di-
ferències de les societats respectives o en les conseqüències pràctiques de l’apli-
cació d’aquests sistemes en l’actualitat, com hom podia esperar d’acord amb 



Recensions	 Tamid, 19 (2024), p. 373-418 407

el que es comenta tant a la «Introduction» com a la «Conclusion», atès que 
s’acosta massa perillosament a la reducció psicològica i es corre el risc que l’apor-
tació que podia fer al debat actual acabi en l’anècdota a què mena el relativis-
me hegemònic. En un pla més filològic, es pot criticar que els textos que co-
menta manquin com a apèndix i que potser caldrien unes citacions més 
llargues o en versió original al costat de la traducció, ja que el lector no pot 
contrastar fàcilment l’exposició de Fogel.

Tanmateix, haver inclòs les fonts hauria engreixat el volum i entorpit la 
lectura d’un estudi perspicaç, d’exposició entenedora malgrat la densitat dels 
temes tractats i refrescant, perquè defuig la perspectiva historiogràfica que 
abunda en aquest tipus d’estudis i proposa una nova clau que serveixi també 
per a llegir el nostre temps que sotsobra.  

Roger Ferran i Baños
Universitat de Barcelona

roger ferran@ub.edu
https://orcid.org/0000-0001-5665-7106

Jordi Cervera i Valls. La ruta de l’Èxode. Exegesi, geografia, arqueologia. 
Mapes de Marie Reine Fournier. Barcelona: Centre de Pastoral Litúrgica, 
2023. 466 p.; 21 cm. ISBN 978-84-9165-604-3. (Libri; 59)

L’obra que presento és el fruit madur d’un llarg procés de composició. Si no 
fos per la —relativa— joventut de l’autor (seixanta-tres anys), podríem afirmar 
que ens trobem davant de l’obra definitiva o compendi de coneixements oferts 
per un estudiós al gran públic acadèmic. Però, n’estic convençut, fra Jordi Cer-
vera, de l’Orde dels Frares Menors Caputxins (OFM CAP), encara ha de fer 
moltes i molt importants aportacions al camp dels estudis bíblics de Catalunya. 
El llibre que ens acaba d’oferir és un projecte personal fet realitat: un estudi so-
bre el llibre de l’Èxode a partir de la intersecció de l’exegesi bíblica —estudi del 
text—, la geografia bíblica —el context espacial del text— i l’arqueologia —el 
testimoni de les restes materials que els vaivens de la història ens han deixat.

Val a dir que la lectura del llibre deixa el lector poc avesat a aquest tipus de 
literatura un xic desconcertat, sobretot per la quantitat ingent d’informació 
que aporta: dades de caràcter històric, arqueològic, geogràfic, però també in-
terpretacions teològiques a propòsit del segon llibre de la Torà. S’hi entrelluca 
una vera coneixença del territori —geogràfic i textual ensems— que fa la im-
pressió d’una mena de guia de viatge o, com en diuen els anglosaxons, un 




