
169

SONORITZAR LA IDEA:
GILLES DELEUZE I LA MÚSICA

Antoni I. Marí Marí
Universitat Pompeu Fabra/SCF

L’obra de Gilles Deleuze és plena de referències a la 
música i al sonor. Així i tot, Deleuze mai va dedicar una 
obra monogràfica a la música, com sí que va fer amb altres 
arts, com el cinema i la pintura. Al contrari, les seves refe-
rències a la música i al sonor són més aviat disperses: uns 
cops, meres  al·lusions; d’altres, exemples musicals em-
prats de manera clau per mostrar el significat de conceptes 
ontològics. Són, aquest darrer tipus d’al·lusions, les que 
situen la música com nuada al moll de l’os d’una de les 
disputes ontològiques centrals en la seva obra. De la tasca 
de pensar la diferència i la seva presentació en sorgeixen 
tres problemàtiques fonamentals: la repetició, el temps i 
la Idea. Tres problemàtiques que indubtablement articulen 
l’engranatge conceptual ineludible a l’hora de pensar la 
música.

Així, intentarem exposar i remarcar aquestes reflexions 
vers la música amb l’objectiu d’esbossar el projecte d’una 
filosofia de la música de tall  deleuzià. Per a tal tasca ens 
centrarem en els tres conceptes mencionats, conceptes clau 
al llarg de la seva obra: la seva particular noció d’Idea, així 
com l’entramat entre repetició i temps, central també a l’ho-
ra de pensar la música. Serà a partir d’aquestes nocions i 
la seva formulació deleuziana que s’intentarà assenyalar la 
consistència i autonomia pròpies de la música en tant que 
expressió artística i, alhora, situar-la com a aliada de la in-
terrogació filosòfica.

Col·loquis de Vic xxix - La música, 2025, p. 169-176



170

De la cantarella a la tonada
Els primers cops que Deleuze menciona la música, ho 

fa tot comentant l’obra de Nietzsche al ja clàssic estudi 
Nietzsche y la filosofia (Deleuze, 1990), concretament el 
concepte nietzscheà de cantarella. Quan Deleuze tracta els 
passatges en què Nietzsche menciona la cantarella és per 
fer-se ressò de les seves connotacions negatives o desagra-
dables. Zaratustra retreu als seus oients que converteixen 
les seves ensenyances en cantarella, és a dir, en una mena 
de cançoneta o dita acrítica que simplement repeteixen: 
«¡Oh, sois muy traviesos y testarudos!, respondió Zara- 
tustra sonriendo... ya lo habéis convertido en cantinela» 
(Nietzsche, 1994, p. 284-292). Ja en aquesta referència es 
fa palès una familiaritat profunda entre música i ontologia; 
quan Nietzsche retreu a Wagner que escriu música deca-
dent, es tracta d’una crítica no només musical, sinó també 
filosòfica. Convertir en cantarella és reduir una ensenyança 
ontològica profunda en quelcom banal.1 Tanmateix, aquesta 
reducció a cantarella per repetició reactiva implica que hi 
ha quelcom del so que expressa l’àmbit de l’ésser en tota la 
seva potència: 

La cantinela es el ciclo y el todo, el ser universal. Pero la 
fórmula completa de la afirmación es: el todo, sí, el ser 
universal, sí, pero el ser universal se aplica a un solo deve-
nir, el todo se aplica a un único momento (Deleuze, 1990, 
p. 105).

1. «¿De qué sufro cuando sufro del destino de la música? De que (...) 
es música de décadence y ha dejado de ser la flauta de Dionysos» (Nietz- 
sche, 2015, p. 142). Tanmateix, aquesta crítica també admet una lectura 
en termes estrictament musicals: la cantarella és la subordinació del flux 
musical a petites cèl·lules (motius) que actuen com a personatges en el 
desenvolupament d’una forma narrativa. Seria d’aquesta manera que, se-
gons Nietzsche, la vertadera música, «la flauta de Dionís», degenera en 
drama, en «pathos cristià».



171

La cantarella, l’error a evitar, és ja en l’encert, atès que 
el so, la música, és l’ésser com a esdevenir. El que cal és 
prendre aquesta música en tota la seva afirmació; escoltar 
la simfonia completa, i no només quedar-se en la repeti-
ció innòcua –el cicle i el tot– de la tornada radiofònica. 
Malentendre aquesta relació expressiva entre música i ésser 
és reduir-la a cantarella, reduir l’esdevenir a una totalitat. 
Mantenir-se fidel a la música implica, doncs, aprofundit en 
la vertadera proposició ontològica: la univocitat de l’ésser.

Idea, repetició i temps
Deleuze mantindrà i explotarà aquesta imatge de famili-

aritat entre so i ontologia a Diferència i repetició. La refe-
rència més clara en aquest sentit és la següent:

Cada uno elige su altura o su tono, tal vez sus palabras, 
pero la tonada es siempre la misma, y, bajo todas las pala-
bras, un mismo tra-la-la, dicho en todos los tonos posibles 
y en todas las alturas (Deleuze, 2017, p. 138-139).

La tematització és concisa: diferència d’altura, de to, de 
timbre –en termes ontològics, de potència–, però una ma-
teixa tonada, una mateixa obra que s’expressa en totes les 
seves possibilitats. La música, aquesta «tonada que és sem-
pre la mateixa» s’identifica amb la univocitat de l’ésser; les 
diferències en altura o to no impliquen una diferència de 
forma, sinó una diferència de grau. Per això Deleuze torna 
a agafar aquesta referència musical quan discuteix la seva 
noció d’Idea (Deleuze, 2017, p. 257-333). Aquesta noció 
entra en joc quan Deleuze es proposa pensar la diferència 
com a presentació, en el seu esdevenir, en termes de dura-
ció; no sota l’encasellament de la representació, sinó des de 
dins d’ella mateixa.

La Idea se situa com el fonament a partir del qual pensem 
la diferència, és la síntesi que fa possible pensar. Deleuze 
caracteritza el fet de pensar com quelcom violent: sorgeix 



172

necessàriament d’un encontre fonamental amb quelcom que 
sobrepassa l’enteniment i que obliga a pensar la seva espe-
cificitat. Aquest quelcom objecte del pensament és el signe 
o problema. Els problemes ens forcen a pensar precisament 
perquè desbaraten el sentit comú, aquest ús harmònic de les 
facultats que ens permet categoritzar l’experiència i reco-
nèixer-la sota la identitat. Davant el signe, les facultats es 
veuen sobrepassades, el sentit comú no pot encasellar-ne 
l’experiència. És aquí on sorgeix la necessitat de pensar la 
seva especificitat i copsar-la amb cadascuna de les facultats. 
Així, l’experiència que desborda les facultats i que sorgeix 
de l’encontre amb el signe es comunica de la sensibilitat a 
les altres facultats a partir de la Idea. El signe o problema, 
l’encontre situat al moll del fet de pensar, és l’objecte de la 
Idea. Mitjançant la Idea, pensem allò que ens veiem forçats 
a pensar, la seva gènesi, el seu principi de raó suficient, la 
seva presentació en el temps. Per a tal tasca, la Idea ope-
ra una síntesi de l’encontre d’acord amb tres principis: el 
principi de determinabilitat, el principi de determinació re-
cíproca i l’ideal de determinació completa (Deleuze, 2017, 
p. 261). Aquests tres principis determinen de manera conci-
sa el funcionament de la noció d’Idea en l’edifici teòric de 
Deleuze, però la seva explicació sobrepassa l’objectiu del 
present text. El que és essencial retenir és que, amb aquest 
plantejament, Deleuze arriba a la conclusió que, posant en 
relació dos elements indeterminats (que no indiferenciats), 
dos termes sense identitat pròpia i consistent, arribem a 
una determinació concreta. És a dir, situant la relació com 
a principi de la determinació, podem donar compte de la 
gènesi diferencial d’allò que és, de l’encontre que ens força 
a pensar. 

La Idea és la multiplicitat de relacions virtuals que ex-
pressen un problema, i es determina donant-se en el temps. 
És en el temps que les relacions (quantitatives) es desple-
guen i donen lloc a qualitats en tant que duracions. La quan-



173

titat intensiva desplegada resulta en la qualitat. Així, tenim 
que la relació entre termes sense identitat per si mateixos 
dona com a resultat una qualitat concreta o determinació 
que dura en el temps. És amb l’exemple del soroll blanc que 
Deleuze clarifica l’explicació, i d’on sorgeix la relació entre 
Idea i so:

Por ejemplo, la Idea de color es como la luz blanca que 
perplica en sí los elementos y relaciones genéticas de todos 
los colores, pero que se actualiza en los diversos colores 
y sus espacios respectivos; o la Idea de sonido, como el 
ruido blanco (Deleuze, 2017, p. 311).

El soroll blanc és un cúmul de freqüències discretes i 
dispars que s’anul·len entre si per les relacions acústiques, 
de manera que la seva representació en una funció sonora 
és plana. La idea de soroll blanc com a cúmul de relacions 
sonores diferencials és la Idea virtual que permet espe-
cificar les relacions genètiques del que esdevindran sons 
concrets percebuts diferencialment. El soroll blanc és al 
sonor el que la imatge nebulada d’un televisor de tub que 
no està sintonitzat és a una imatge en color: que no hi hagi 
un so determinat, distint i clar, no significa que hi hagi un 
silenci o un soroll indiferenciat, sinó que hi ha virtualment 
tots els sons perplicats; si manipuléssim acústicament el 
soroll blanc, en podríem treure tots els sons. Igualment, en 
un televisor de tub que té la imatge borrosa, no es tracta 
que hi falti una imatge, sinó que els impulsos elèctrics que 
constitueixen les imatges a la pantalla estan desordenats. 
Quan el televisor se sintonitza, el soroll es reagrupa per do-
nar lloc a una imatge. La qüestió crucial és com del soroll 
blanc en sorgeixen els sons, o el pas de la imatge borrosa a 
la imatge ordenada.

És per això que Deleuze tematitza la Idea com articu-
lada a partir d’eixos: un eix quantitatiu Y que implica un 
camp i dona el principi de determinabilitat; un eix X que 
remet al temps i sobre el qual es desplega la determinació 



174

a partir del principi de determinació recíproca; i un eix Z 
en què es donen els axiomes que governen els diferents 
camps. La qüestió de com, a partir de les relacions dife-
rencials en aquests eixos, sorgeixen els sons determinats 
és la qüestió central. I en la música, aquesta qüestió passa 
ineludiblement per l’eix del temps, que es constitueix mit-
jançant la repetició.

Respecte del temps, Deleuze en dona una definició ge-
nètica clara: el temps és la síntesi de les repeticions. La re-
petició no és allò que es dona en el temps, sinó que és allò 
que el constitueix.2 El temps s’articula mitjançant tres tipus 
de repeticions, que constitueixen tres imatges del temps: 
una primera repetició, que dona el present sota la imatge 
de l’hàbit; una segona repetició, que dona el passat sota la 
imatge de la fonamentació; una tercera repetició, que dona 
el futur de la desfonamentació i la intensitat sense imatge. 
Mentre que la primera repetició dona el temps psicològic, 
la segona imatge dona lloc al temps cronomètric. Però la 
tercera repetició posa en joc un altre tipus de temps, una 
possibilitat que sobrepassa les dues representacions ante-
riors i revela la seva intensitat subjacent.  

Aquest tercer temps és el temps d’Ió, el temps de l’es-
deveniment: no el segon cronomètric, sinó l’instant. Un 
temps que guarda una estreta relació amb el temps musical: 
enfront la pulsació cronomètrica del metrònom, el temps 
musical condensa i expressa la pulsació en termes de dura-
ció; un rubato ontològic que posa en relleu allò que subjau 
a la representació, i que agermana ésser i flux sonor. És en 
aquest sentit que la música té a veure amb la repetició: res 

2. «No es que las repeticiones se desplieguen en el tiempo, sino por el 
contrario, es el tiempo el que se constituye, se engendra según diferentes 
tipos de repeticiones. La repetición no se produce en el tiempo, sino que 
constituye el tiempo en el que ella se produce» (Lapoujade, 2016, p. 71).



175

a veure amb la repetició de seccions a les formes musicals, 
sinó amb una repetició més profunda, la que dona la sín-
tesi que permet el temps mateix. De la mateixa manera que 
l’instant, el so introdueix la mesura del temps: una duració, 
una altura, una intensitat, un timbre.

Música i univocitat de l’ésser
Tal com havien fet abans els seus mestres –com ara 

Jean Hyppolite–, Deleuze caracteritza la filosofia com on-
tologia del sentit. Però al text Lògica del sentit fa un pas 
més i dona una caracterització clara i concisa d’aquesta 
equació. Així, escriu: «La filosofía se confunde con la on-
tología, pero la ontología se confunde con la univocidad 
del ser» (Deleuze, 1990, p. 130). La univocitat de l’ésser 
remet a considerar allò que és, no des de l’essència, sinó 
en l’expressió de la seva potència, el seu donar-se en el 
temps. És en aquest donar-se en el temps que la diferència 
s’afirma com a distància topològica i positiva. L’ontologia 
de la pura diferència com a lògica del sentit es resol en la 
univocitat de l’ésser. L’ésser no és contradictori: ni analo-
gia, ni semblança, ni equivocitat; l’ésser s’expressa, es diu, 
i es diu en un sol sentit: síntesi disjuntiva. En aquest dir, 
amb l’esdeveniment com a sentit, tenim en la música una 
aliada en la interrogació filosòfica, però també una com-
panya de viatge en tota la seva autonomia i consistència 
pròpies. Pensar el temps intensiu implica necessàriament 
escoltar la duració i la intensitat del gest musical. Captar la 
univocitat de l’ésser, la seva expressió, és sintonitzar amb 
el flux musical sense reduir-lo a cantarella; mantenir-se 
fidel al seu esdeveniment.



176

Bibliografia
Deleuze, Gilles (1971) Nietzsche y la filosofía. Traduït per 

Carmen Artal. Barcelona: Anagrama.
Deleuze, Gilles (1990) Lógica del sentido. Traduït per Mi-

guel Morey. Buenos Aires: Paidós.
Deleuze, Gilles (2017) Diferencia y repetición. Traduït per 

Hugo Becacece i Maria Silvia Delpy. Buenos Aires: 
Amorrortu.

Lapoujade, David (2016) Deleuze. Los movimientos abe- 
rrantes. Traduït per Pablo Ires. Buenos Aires: Cactus.

Nietzsche, Friedrich (1994) Así habló Zaratustra. Traduït 
per Andrés Sánchez Pascual. Madrid: Alianza Editorial.

Nietzsche, Friedrich (2015) Ecce Hommo. Traduït per An-
drés Sánchez Pascual. Madrid: Alianza Editorial.




